
91 

 

Madrasah dan Problematikanya 
(Dualisme Ideologi dan Kelembagaan Pendidikan Islam) 

 

Oleh: Arif Ridha, M.Pd.I
1
 

 

A. Pendahuluan  

Seiring dengan era globalisasi dan tehnologi canggih, banyak persoalan-

persoalan bangsa seperti dekadensi moral terjadi di mana-mana, angka 

kemiskinan semakin meningkat, praktek Korupsi, Kolusi, Nepotisme seakan 

menjadi menu spesial sehari-hari yang di konsumsi masyarakat melalui media 

cetak ataupun elektronik, ditambah lagi semakin sulitnya lapangan kerja, angka 

pengangguran semakin meningkat, dan banyak lagi persoalan-persoalan lain yang 

hingga detik ini belum sepenuhnya bisa diselesaikan dengan baik, bahkan kian 

hari kian meningkat dan semakin akut.  

Disinyalir bahwa penyebab dari fenomena-fenomena di atas  adalah kualitas 

sumberdaya manusia (SDM) yang relatif rendah, oleh karenanya pendidikan/ ilmu 

pengetahuan menjadi solusi yang baik guna meningkatkan kualitas SDM manusia, 

sehingga siap dan mampu bersaing baik ditingkat lokal, nasional maupun 

intersional dan diberbagai aspek, sosial, politik, ekonomi, dan budaya.  

Sebenarnya peroblematika di atas bukan hal baru, tetapi merupakan 

persoalan klasik di nusantara ini. masyarakat (ilmuwan) dan  pemerintah tidak 

tinggal diam menyaksikan fenomena-fenomena di atas. Telah banyak usaha-usaha 

dan terobosan yang dilakukan, misalnya, upaya peningkatan mutu lembaga 

pendidikan dari pengelolaan yang bersifat sentralistik menjadi desentralistik, 

kebijakan Manajemen Berbasis Sekolah (School Based Management) atau 

Sekolah Berbasis Masyarakat (School Based Community). Peningkatan 

kemandirian melalui kebijakan pemerintah tentang perguruan tinggi Badan 

Hukum Milik Negara (BHMN) atau Badan Hukum Pendidikan (BHP). 

Peningkatan mutu melalui kebijakan tentang Manajemen Peningkatan Mutu 

Berbasis Sekolah/Madrasah (MPMBS/M), Kurikulum Berbasis Kompetensi 

                                                             
1 Dosen Tetap STIT Ahlussunnah Bukittinggi 



92 

 

(KBK), Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP), Dewan Pendidikan, 

Komite Sekolah, Badan Standarisasi Nasional Pendidikan dan lain-lain.
2
 

Berangkat dari pembahasan di atas, kiranya perlu untuk mengkaji madrasah 

sebagai bagian pendidikan islam (PI), baik melalui pendekatan landasan ideologis, 

atau pun historis, guna mendapatkan jawaban atau solusi dari persoalan-persoaan 

yang sedang dihadapi oleh PI, utamanya madrasah. Hal ini akan meminimalisir 

problem yang sedang dihadapi bangsa dan Negara yang nantinya diharapkan akan  

berimplikasi pada peningkatan kualitas sumber daya manusia melalui strategi 

pengembangan SDM yang baik. 

 

B. Landasan Ideologis Pendidikan Islam 

Proses pendidikan sebenarnya sudah ada dan dimulai sejak manusia pertama 

(Adam), proses pendidikan ini diisyaratkan oleh Allah kepada manusia (Adam) 

agar belajar, berfikir dan memahami tentang lingkungan kehidupan manusia.
3
 

Sebagai mana firmannya: 

   

    

   

    

    

"Dan Dia (Allah) mengajarkan kepada Adam Nama-nama (benda-benda) 

seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada Para Malaikat lalu berfirman: 

"Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kamu mamang benar orang-

orang yang benar!" (QS. al- Baqarah: 31). 

Dan Allah berfirman: 

    

      

“Berkata (Sulaiman) : Wahai manusia, Telah diajarkan kepada kami 

pengertian bunyi burung.” (QS. An-Naml: 16). 

                                                             
2 Muhaimin, Manajemen Pendidikan, (Jakarta: Kencana, 2010), hlm. 69. 
3 Jamaluddin, Darwis, Dinamika Pendidikan Islam, (Semarang: Rasail, 2010), hlm. 64. 



93 

 

bahkan ayat al-Qur’an yang pertama kali turun adalah 

    

    

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan” (QS. al-

Alaq: 1). 

 “Iqra”, memiliki arti membaca, menerangkan, menelaah, memahami dan 

mengkaji, bukan perintah sholat, puasa atau ibadah lainnya. Berangkat dari situlah 

manusia memikirkan, menelaah dan meneliti bagaimana strategi pelaksaan 

pendidikan yang baik agar tujuan yang diidealkan akan tercapai secara optimal. 

Menyoroti asal usul pendidikan islam haruslah disertai dengan pemahaman 

tentang motivasi awal proses belajar mengajar yang dilakukan kaum muslimin 

sepanjang sejarah dengan penekanan pada periode awal. sebagai bukti, terdapat 

kaitan erat antara belajar dan penggerak utamanya, yaitu ketika Islam sebagai 

suatu agama menempatkan ilmu pengetahuan pada status yang sangat istimewa. 

Allah berfirman: 

.......     

   

       

“Allah akan mengangkat derajat orang - orang  yang beriman dan orang-

orang mempunyai ilmu” (QS. al-Mujadalah 58: 11) 

Pendidikan islam pada priode awal sejarah islam, terinspirasi dari ayat-ayat 

al-qur’an dan hadist-hadist Rasulullah ketika beliau menyatakan kepada sahabat-

sahabatnya, dan mengajak manusia percaya kepada Allah dan meninggalkan 

berhala. Pemikiran pendidikan yang bersumber pada dua tuntunan utama 

pendidikan islam di atas bukanlah fikiran pendidikan yang dikotomis 

sebagaimana dipahami oeh beberapa kalangan, tetapi pemikiran pendidikan yang 

integral dengan pemikiran politik, ekonomi, sosoial, sejarah dan peradaban, yang 

keseluruhannya membentuk kerangka umum ideologi islam. 

Pemikiran pendidikan Islam dilihat dari al-Qur’an dan Hadist, tidaklah 

muncul sebagai pemikiran pendidikan yang terputus, terlepas hubungannya 

dengan masyarakat sebagaimana digambarkan oleh sebagian pemikir Islam, 



94 

 

sehingga harus dipahami dengan baik bahwa Qur’an dan sunnah mempunyai 

nilai-nilai yang sangat ilmiah dan universal. 

Dr. James E. Rjoyster dari Cleveland State University yang telah melakukan 

riset intensif tentang peran Nabi Muhammad sebagai seorang guru, teladan dan 

manusia ideal, membahas kesan-kesan kaum muslim terhadap Nabi mereka. Pada 

pengantar hasil penelitiannya ia menyatakan bahwa “mungkin tidak ada 

seorangpun dalam sejarah manusia yang lebih banyak diikuti daripada Nabi umat 

Islam (Muhammad). Kenyataan ini, sering kali dilupakan oeh orang-orang non-

muslim, harus dipahami dalam rangka menilai secara tepat pengaruh Muhammad 

di antara mereka yang mengakuinya sebagai seorang nabi yang telah mengajarkan 

kebenaran dengan ucapan dan mengamalkan kebenaran itu dalam 

kehidupannya.”
4
 

Bahkan Nabi Muhammad dalam segala kata-kata, tingkah laku, dan segala 

keputusan yang diambilnya merupakan gambaran hidup terhadap pemikiran 

pendidikan Islam. Beliau adalah guru yang paling agung pada sekolah Islam, 

karena beliau lulusan sekolah Ilahiyah di Gua Hira yang telah meletakkan garis-

garis besar pemikiran pendidikan dalam al-Qur’an.
5
 Muhammad yang dikenal 

sebagai role model atau uswatun hasanah tak diragukan lagi sebagai contoh ideal, 

kiblat bagi kaum muslimin dan merupakan modeling yang sangat penting dalam 

pembentukan tradisi intelektual Islam. 

 

C. Pendidikan Islam Indonesia 

Islam masuk ke Nusantara pada umumnya diyakini akhir abad ke-13. 

Menurut cacatan sejarah, sejak abad ke-15 masyarakat Nusantara sudah memiliki 

hubungan pendidikan dengan timur tengah. Hubungan tersebut berlanjut dan 

semakin intensif sampai abad ke-17. Hingga pada abad-18 hubungan keduanya 

mengalami kemunduran karena represi penjajah Belanda. baru akhir abad ke-19 

                                                             
4 Abdurrahman Mas’ud, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik, (Yogyakarta: Gama 

Media, 2002), hlm. 65-66. 
5 Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Alhusna Zikra, 2000), hlm. 134. 



95 

 

hubungan tersebut mengalami peningkatan karena perbaikan sarana angkutan 

khususnya pembukaan Terusan Suez (1864).
6
 

Itu pun terjadi karena dengan politik tanam paksa, Kolonial Belanda menuai 

hasil dan atau mengeruk kekayaan Nusantara yang sangat melimpah, hingga 

khawatir situasi tersebut akan menyebabkan gerakan sosial yang akan 

meningkatkan perlawanan kepada mereka, sehingga Belanda mengeluarkan 

kebijakan baru, yaitu politik etis atau politik balas jasa. 

Melalui politik etis-nya, tahun 1860.
7
 (sebelum Indonesia merdeka), 

Kolonial Belanda telah mengenalkan model pendidikan eropa, walaupun hanya 

terbatas pada elit politik lokal saja, seperti anak bupati (bangsawan), tetapi paling 

tidak hal tersebut menjadi momentum yang sangat penting  dalam sejarah 

pendidikan di nusantara ini, karena kebijakan tersebut berimplikasi besar pada 

munculnya kesadaran nasionalisme dan buruknya penjajahan, sehingga pada saat 

itu muncul organisasi-organisasi kemasyarakatan dan lembaga pendidikan. 

Di sisi lain, masyarakat juga ikut berpartisipasi dalam upaya 

penyelenggaraan pendidikan dengan alasan alamiah untuk memelihara nilai 

budaya, skill dan kekuasaan cultural mereka sendiri, sehingga tiap komunitas 

agama (Islam, Kristen, Hindu dan Budha) mempunyai lembaga pendidikan sendiri 

yang dikelola secara mandiri, termasuk di dalamnya komunitas muslim yang 

mengelola pendidikan berbasis masyarakat (community based education). bahkan 

hal tersebut sebenarnya telah lama diselenggarakan oleh muslim Indonesia, yaitu 

setua sejarah perkembangan islam di nusantara ini. Seperti di aceh, ada rangkang, 

dayah dan meunasah, di minangkabau ada surau, di jawa terdapat pesantren, 

pondok, buslanul atfal, diniyah, dan sekolah-sekolah islam didirikan dan 

dikembangkan masyarakat muslim sendiri.
8
 

Pendidikan Islam di nusantara berjalan secara alami berdasarkan kedaerahan 

dan belumlah berpusat seperti sekarang ini. Tiap-tiap daerah melancarkan 

pendidikan dan pengajaran menurut keadaan daerahnya masing-masing, sehingga 

                                                             
6 Amin Abdullah, Pendidikan dan Upaya Mencerdaskan Bangsa, Paradigma Baru Pendidikan, 

(Jakarta: IISEP,  2008), hlm. 38. 
7  Ibid., hlm. 37 
8 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: Buku Kompas, 2006), hlm. 8.  



96 

 

di Jawa tidak sama keadaanya dengan di Sumatera dan berlainan pula dengan di 

Sulawesi, Kalimantan, Maluku dan lain-lain.
9
  

Eksistensi madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia relatif 

lebih muda dibanding pesantren. Ia lahir pada abad 20 dengan munculnya 

Madrasah Manba’ul Ulum Kerajaan Surakarta tahun 1905 dan Sekolah Adabiyah 

yang didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad di Sumatera Barat tahun 1909. 

Madrasah berdiri atas inisiatif dan realisasi dari pembaharuan sistem pendidikan 

Islam yang telah ada. 
10

 

Setelah Indonesia merdeka, yaitu pada pemerintahan orde lama, 

perkembangan Pendidikan Islam Indonesia belum begitu optimal, karena 20 tahun 

pemerintahan Orde Lama praktis bergelut dengan persoalan politik dan 

kelembagaan Negara serta mengabaikan banyak aspek kehidupan lainnya, 

termasuk dalam hal pendidikan, akan tetapi walaupun demikian ada sisi yang 

menarik terkait dengan Pendidikan Islam Indonesia di era tersebut, yaitu dengan 

berdirinya Sekolah Tinggi Islam di Jakarta tanggal 8 juli 1946 oleh Badan 

Pengurus Sekolah Tinggi Islam (STI) yang kemudian hari ketika pemerintahan 

pindah ke Yogyakarta, STI juga pindah dan di kenal dengan Universitas Islam 

Indonesia (UII).
11

 Pada perkembangkan berikutnya, setelah berdirinya STI di atas, 

maka geliat semangat pendidikan makin meningkat, hal ini di tandai dengan 

berdirinya lembaga-lembaga pendidikan Islam di berbagai belahan tanah air 

Indonesia. 

Kemudian pada masa Orde Baru, kebijakan pemerintah secara umum juga 

mempengaruhi perkembangan pendidikan islam, melalui SKB 3 menteri (Menteri 

Agama, Menteri Pendidikan dan Kebudayaan, dan Menteri dalam Negeri) tahun 

1975 yang sebagian dari isianya adalah bahwa ijazah madrasah disamakan dengan 

ijazah sekolah umum yang sederajat, dan prosentasi materi pelajaran yang 

diberikan kepada madrasah, dari 100% agama Islam menjadi 30% materi agama 

                                                             
9 Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Mutiara Sumber Widya, 

1995), hlm. 216. 
10  http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/ Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan_26.html, 

diakses Tanggal 03 Nopember 2011 
11 Amin Abdullah, op cit, hlm. 42-43. 

http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan,
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan,


97 

 

dan 70% materi umum: dengan terbentuknya lembaga pendidikan Islam formal 

mulai dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi berindikasi bahwa: lembaga 

pendidikan Islam tidak hanya sebatas sebagai media dakwah, akan tetapi juga 

mempertimbangkan tuntutan pasar, sehingga masyarakat diorientasikan untuk 

memiliki keahlian, kepakaran dan keterampilan.
12

 pembangunan banyak 

berorentasi pada ekonomi, pendidikan belum mendapat porsi yang besar, sehingga 

kebijakan pemerintah belum seutuhnya memihak pada kepentingan pendidikan 

termasuk di dalamnya pendidikan Islam. 

Walaupun demikian tetapi setidaknya ada sedikit angin segar bagi 

pendidikan Islam, karena madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam saat itu 

ditempatkan sebagai pendidikan sekolah dalam sistem pendidikan nasional. 

Eksistensi madrasah sudah cukup kuat beriringan dengan sekolah umum. Di 

samping itu, munculnya SKB tiga menteri tersebut juga dinilai sebagai langkah 

positif bagi peningkatan mutu madrasah baik dari status, nilai ijazah maupun 

kurikulumnya. Di dalam salah satu diktum pertimbangkan SKB tersebut 

disebutkan perlunya diambil langkah-langkah untuk meningkatkan mutu 

pendidikan pada madrasah agar lulusan dari madrasah dapat melanjutkan atau 

pindah ke sekolah-sekolah umum dari sekolah da-sar sampai perguruan tinggi.  

Setelah runtuhnya pememerintah orde baru, maka orde reformasi 

kemudian yang memangku kebijakan di berbagai aspek pemerintahan, termasuk 

juga terkait dengan kebijakan pendidikan Islam. Kalau pada masa orde baru 

pendidikan agama Islam dapat dihubungkan dengan modernitas, di era reformasi 

terjadi tarik menarik antara unsur Islam, modernitas dan posmodernitas. Post 

modernitas sampai batas tertentu sebenarnya memberi cara bagaimana semestinya 

hubungan antara lembaga pendidikan agama diperhadapkan dengan modernitas, 

keduanya mempunyai daya penetrasi yang tidak dapat dibendung, masuk ke 

relung-relung keyakinan, perasaan dan pandangan dunia pada umumnya. Tuntutan 

pasar yang menawarkan pertarungan eksistensial yang kompetitif memaksa agama 

dan modernitas mengarahkan perkembangan lembaga pendidikan pada pilihan-

pilihan subyektif yang rasional. Dan tuntutan terbesarnya adalah menjadikan 

                                                             
12 Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam, (Surabaya: PSAPM, 2004), hlm. 176. 



98 

 

lembaga pendidikan agama menjadi lembaga yang selama ini dikembangkan 

dalam lembaga umum. 

Yang menjadi persoalan mendasar madrasah kemudian, adalah: satu sisi ia 

harus menguasai materi agama sebagai ciri has institusinya, sedangkan di sisi lain 

harus mengejar target kebutuhan pasar, masyarakat dan tuntutatan kebijakan 

pemerintah secara formal untuk menghasilkan out put sumber daya manusia yang 

multi talenta, ilmu agamanya bagus dan juga menguasai ilmu-ilmu pengetahuan 

yang lain.  

Beberapa peristiwa di atas agaknya menjadi sumber inspirasi sehingga 

terdapat dualisme pemaknaan terhadap madrasah. Di satu sisi, madrasah 

diidentikkan dengan sekolah karena memiliki muatan secara kurikulum yang 

relatif sama dengan sekolah umum. Di sisi lain, madrasah dianggap sebagai 

pesantren dengan sistem klasikal yang kemudian dikenal dengan madrasah 

diniyah. Dengan demikian, sebagai sub sistem pendidikan nasional, madrasah 

belum memiliki jati diri yang dapat dibedakan dari lembaga pendidikan lainnya.  

Model pendidikan madrasah di dalam perundang-undangan negara, 

memunculkan dualisme sistem Pendidikan di Indonesia. Dualisme pendidikan di 

Indonesia telah menjadi dilema yang belum dapat diselesaikan hingga sekarang. 

Dualisme ini tidak hanya berkenaan dengan sistem pengajarannya tetapi juga 

menjurus pada keilmuannya. Pola pikir yang sempit cenderung membuka gap 

antara ilmu-ilmu agama Islam dan ilmu-ilmu umum. Seakan-akan muncul ilmu 

Islam dan ilmu bukan Islam (kafir). Padahal dikhotomi keilmuan ini justru 

menjadi garapan bagi para pakar pendidikan Islam untuk berusaha menyatukan 

keduanya. 
13

 

Dualisme pendidikan Islam juga muncul dalam bidang manajerialnya, 

khususnya di lembaga swasta. Lembaga swasta umumnya memiliki dua top 

manager yaitu kepala madrasah dan ketua yayasan (atau pengurus). Meskipun 

telah ada garis kewenangan yang memisahkan kedua top manager tersebut, yakni 

kepala madrasah memegang kendali akademik sedangkan ketua yayasan 

                                                             
13 http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/ Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan _26.html, 

diakses Tanggal 03 Nopember 2011 

http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan%20_26.html,
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan%20_26.html,


99 

 

(pengurus) membidangi penyediaan sarana dan prasarana, sering di dalam praktik 

terjadi overlapping. Praktek manajemen di madrasah sering menunjukkan model 

manajemen tradisional, yakni model manajemen paternalistik atau feodalistik. 

Dominasi senioritas semacam ini terkadang mengganggu perkembangan dan 

peningkatan kualitas pendidikan. 

Munculnya kreativitas inovatif dari kalangan muda terkadang dipahami 

sebagai sikap yang tidak menghargai senior. Kondisi yang demikian ini mengarah 

pada ujung ekstrem negatif, hingga muncul kesan bahwa meluruskan langkah atau 

mengoreksi kekeliruan langkah senior dianggap tabiat su’ul adab. Kesenjangan 

antara madrasah swasta dan madrasah negeri pun tampaknya juga menjadi 

masalah yang belum tuntas diselesaikan. Gap tersebut meliputi beberapa hal 

seperti pandangan guru, sarana dan prasarana, kualitas input siswa dan sebagainya 

yang kesemuanya itu berpengaruh baik langsung maupun tidak langsung kepada 

mutu pendidikan. Yang demikian ini karena munculnya SKB tiga menteri tersebut 

belum diimbangi penyediaan guru, buku-buku dan peralatan lain dari departemen 

terkait. 

Pendidikan Islam di Indonesia tidak jauh berbeda nasibnya dengan situasi 

pendidikan Islam di dunia. Dengan adanya dua model pendidikan agama: 

pesantren dan madrasah seperti yang ada sekarang ini, ternyata ummat Islam 

menghadapi kesulitan dalam mempertemukan imu-ilmu umum dengan ilmu-ilmu 

agama Islam.  

Kalau kita lihat sejarah kelahiran pendidikan Islam pada awal abad ke-20, 

maka akan diketahui dengan jelas bahwa motivasinya betul-betul pragmatis, yaitu 

bagaimana mengimbangi pendidikan umum yang berkembang pesat semata-mata 

diorientasikan pada pemenuhan kebutuhan kolonialisme. Dari sini muncul 

keinginan memasukkan unsur agama dalam pendidikan umum, artinya memang 

sudah sejak lama diasumsikan tentang adanya dua lembaga pendidikan tersebut. 

Pada mulanya, penambahan mata pelajaran agama pada sekolah umum dipandang 

sebagai suatu terapi yang mujarab dalam membina periaku anak, namun belum 



100 

 

berfikir untuk mengintegrasikan kedua jenis imu tersebut sesuai dengan iklim 

penjajahan pada waktu itu.
14

 

Pada masa awal kemerdekaan, pemerintah dan bangsa Indonesia banyak 

diwarnai oleh warisan system pendidikan dan pengajaran yang dualististis, yaitu; 

system pendidikan dan pengajaran pada sekolah-sekolah umum yang skuler, tak 

mengenal ajaran agama, yang merupakan warisan dari pemerintah kolonial 

Belanda, dan sistem pendidikan dan pengajaran Islam yang tumbuh dan 

berkembang di kalangan masyarakat Islam sendiri, baik yang bercorak isolatif-

tradisioal maupun yang bercorak sintetis dengan berbagai variasi pola pendidikan. 

Perjalanan panjang sejarah pendidikan Indonesia di atas, melekat dan 

mewarnai pola fikir masyarakat, hingga detik ini masih kuat anggapan dalam 

masyarakat luas yang mengatakan agama dan ilmu adalah dua edentitas yang 

tidak bisa di pertemukan. Keduanya mempunyai wilayah sendiri-sendiri, terpisah 

antara satu dan lainnya, baik dari segi objek formal-material, metode penelitian, 

kriteria kebenaran, peran yang dimainkan oleh ilmuwan maupun status teori 

masing-masing bahkan sampai ke institusi penyelenggaranya.  

 Di Indonesia sampai saat ini, keilmuan Islam yang dikembangkan, masih 

dipengaruhi oleh adanya dikotomi ilmu, yang membagi ilmu umum dan ilmu 

agama, dengan institusi pendidikan yang berbeda pula, yang satu di bawah 

Kemendiknas dan satunya lagi di bawah Kemenag, dan celakanya ilmu agamalah 

yang dianggap ilmu keislaman, sehingga dalam studi keislaman, yang menjadi 

focus adalah kajian-kajian ilmu keagamaan, seperti kajian fiqih, ilmu kalam dan 

yang serumpunnya. Adapun kedokteran, arsitektur dan yang serumpunnya berada 

di luar kajian keilmuan Islam.
15

 

Perjalanan sejarah pendidikan Islam di Indonesia memang tidak sama 

dengan sejarah yang dilalui umaat Islam di negara-negara lain. Misalanya di Turki 

yang berpenduduk sekitar 60 juta jiwa, kewajiban negara untuk 

menyelenggarakan pendidikan umum maupun agama diserakan sepenuhnya 

kepadea Kementrian Pendidikan. Sedangkan Indonesia, setelah enam bulan 

                                                             
14 M. Rusli Karim, Pendidikan Islam di Indonesia, (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1991), 

hlm.131. 
15 Musa Asy’arie, Filsafat Islam, (Yogyakarta: LESFI, 2008), hlm. 34. 



101 

 

merdeka, Pemerintah Republik Indonesia meresmikan Kemenag tanggal 3 Januari 

1946
16

 untuk melayani birokrasi berbagai keperluan umat Islam Indonesia. Dalam 

perjalannya yang panjang, Kemenag diberikan kepercayaan pemerintah untuk 

menyelenggarkan sendiri pendidikan agama dan tingkat Sekolah Dasar (MI), 

Sekolah Menengah Pertama (MTs), Sekolah Umum (MA) dan Perguruan Tinggi 

(IAIN dan STAIN). 

Mengenai pengelolaan pendidikan agama diserahkan sepenuhnya kepada 

Kemenag dan tidak diserahkan kepada Kemendiknas memang menjadi 

perbincangan nasional hingga saat ini. Mengapa anggaran penyelenggaraan 

pendidikan agama masih dialokasikan di bawah mata anggaran sektor agama yang 

relatif kecil dan belum diambil dari bagian integral dari alokasi anggaran 

pendidikan?. 

Padahal data Kemenag menunjukan, bahwa MI swasta mendapai 95,2 

persen: MIN hanya 14,8 persen. Keaadaan ini terbalik dengan SDN yang 

berjumlah 93,1 persen, berbanding SD Swasta 6,9 persen. Pada tingkat MTs, 

terdapat 75,7 persen MTs swasta berbanding 24.3 persen MTsN. Sedangkan 

SLTPN berjumlah 44,9 persen berbanding 55,9 persen SLTPN swasta. Pada 

tingkat selanjutnya, terdapat 70 persen MA swasta berbanding 30 persen MAN. 

Sedangkan SMUN berjumlah 30,5 persen berbanding SMU swasta sebanyak 69,4 

persen.
17

 

Dari data tersebut, dapat dipahami bahwa kontribusi lembaga pendidikan 

swasta (madrasah) terhadap perkembangan pendidikan di Indonesia sangat besar, 

tidak sebanding dengan apresiasi yang diberikan pemerintah, terutama mengenai 

kebijakan yang berkaitan dengan dana pendidikan, sehingga para penyelenggara 

pendidikan Islam sebagian menghadapi kesulitan dan keterbatasan dana, maka 

kepincangan anggaran bantuan atau subsidi dari pemerintah belum bisa 

meningkatkan mutu pendidikan Islam. Kebanyakan madrasah-madrasah swasta 

bukan hanya tidak mampu memiliki prasarana dan sarana pendidikan yang 

memadai, tetapi juga bahkan tidak mampu memberikan imbalan yang memadai 

                                                             
16 Nanat Fatah Natsir, Strategi Pendidikan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm. 30. 
17 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: Buku Kompas, 2006), hlm. 8. 



102 

 

bagi para guru dan tenaga kependidikan lainnya. Akibatnya, madrasah-madrasah 

swasta ini hanya mampu memiliki jumlah guru dan tenaga kependidikan lainnya 

secara sangat terbatas, dan itu pun dengan imbalan sekadarnya, bahkan sama 

sekali tidak ada imbalan apa-apa.  

Dari sinilah muncul kecendrungan kuat bagi banyaknya guru dan tenaga 

kependidikan yang “salah kamar” (mismatch), “kualitas keilmuan yang tidak 

memadai” (unqualified atau underqualified). Hanya sekitar 20 persen dari total 

guru madrasah yang layak (qualified), sementara 20 persen mismatch, dan 60 

belum atau tidak layak (under-qualified atau unqualified).
18

 

 

D. Solusi Alternatif bagi Madrasah 

Dari uraian di atas, kiranya dapat di usung sebuah gagasan sebagai solusi 

dari berbagai problem Madrasah di Indonesia guna mengasilkan sumberdaya 

manusia yang berkualitas, baik intelektual ataupun, spiritual di antaranya adalah: 

 

1. Akhiri Dikotomi Agama dan Ilmu dalam Praktik Pendidikan 

Aktifitas pendidikan dan keilmuan di Perguruan tinggi Umum dan 

Perguruan Tinggi Agama di tanah air mirip seperti pola kerja keilmuan awal abad 

renaissance hingga era revolusi informasi, yang sekarang ini mulai diratapi oleh 

banyak kalangan. Hati nurani terlepas dari akal sehat, Nafsu serakah menguasai 

perilaku cerdik pandai. Paraktik korupsi, kolusi dan nepotisme merajalela. 

Lingkungan alam rusak berat. Tindakan kekerasan dan mutual distrust mewabah 

di mana-mana.
19

 

Jauh sebelumnya, dalam sejarah kependidikan Islam telah pula terpola 

pengembangan keilmuan yang bercorak Interalistik –ensiklopedik di satu sisi, 

yang dipelopori oleh para ilmuwan seperti Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, berhadapan 

dengan pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik di sisi lain, 

yang dikembangkan oleh para ahli hadits dan ahli fiqih. Keterpisahan secara 

diametra antara keduanya dan sebab-sebab lain yang bersifat politis-ekonomis, 

                                                             
18 Ibid., hlm. 9 
19 Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 

94. 



103 

 

berakibat pada rendahnya mutu pendidikan dan kemunduran dunia Islam pada 

umumnya. Dalam ketiga revolusi peradaban manusia, yaitu revolusi hijau, 

revolusi industri dan revolusi informasi, tidak ada satu pun ilmuwan Muslim yang 

tercatat namanya dalam lembaran tinta emas pengembang ilmu pengetahuan. 

Perkembangan dan pertumbuhan ilmu-ilmu secular sebagai simbol keberhasilan 

Perguruan Tinggi Umum yang tercerabut dari nilai-nilai akar moral dan etik 

kehidupan manusia di satu pihak, sementara di lain pihak, perkembangan dan 

pertumbuhan Perguruan Tinggi Agama yang hanya menekankan ilmu-ilmu 

keagamaan dan teks-teks keislaman normatif era klasik yang berdampak pada 

persoalan penciptaan tenaga kerja terampil dalam dunia ketenagakerjaan, 

menjadikan keduanya mengalami proses pertumbuhan yang tidak sehat serta 

membawa dampak negatif bagi pertumbuhan dan perkembangan kehidupan 

sosial-budaya, sosial-ekonomi, sosial-politik dan sosial keagamaan di tanah air. 

Tantangan di era globalisasi menuntut respons tepat dan cepat dari sistem 

pendidikan Islam secara keseluruhan. Jika kaum Muslimin tidak hanya ingin 

sekedar survive di tengah persaingan global yang semakin tajam dan ketat, tetapi 

juga berharap mampu tampil di depan, maka re-orientasi pemikiran mengenai 

pendidikan Islam dan rekonstruksi sistem dan kelembagaan, termasuk di 

dalamnya madrasah merupakan keniscayaan. Umat Islam tidak boleh berpangku 

tangan dan menonton dari luar seluruh perkembangan yang terjadi, dan malah 

semakin memperuncing dikotomi ilmu pengetahuan dengan memakai legitimasi 

agama secara spekulatif dan tidak bertanggung jawab. 

Padahal paradigma konsep pendidikan dan keilmuan baru, bukan sekedar 

menggabungkan wahyu Tuhan dan temuan pikiran manusia (ilmu-ilmu holistic-

integralistik), itu tidak akan berakibat mengecilkan peran Tuhan (sekularisme) 

atau mengucilkan manusia sehingga teraleniasi dari dirinya sendiri, dari 

masyarakat sekitar, dan lingkungan hidup sekitarnya. Diharapkan dengan konsep 

integralisme dan reintegrasi epistemologi keilmuan sekaligus akan dapat 

menyelesaikan konflik antar sekularisme ekstrim dan fundamentalisme negatif 

agama-agama yang rigid dan radikal dalam banyak hal. 



104 

 

Kondisi ril implementasi ilmu yang bercorak integralistik dapat kita lihat di 

antaranya dari ilmu Ekonomi Syariah, yang sudah nyata ada praktiknya penyatuan 

antara wahyu Tuhan dan temuan pikiran manusia. Misalanya BMI (Bank 

Muamalat Indonesia) Bank BNI Syariah, usaha-usaha agrobisnis, transportasi, 

kelautan, dan sebagainya. Sementara di sisi lain, agama menyediakan etika dalam 

perilaku ekonomi di antaranya adalah bagi hasil (al-mudharabah), dan kerjasama 

(al-musyarakah). Di situ terjadi proses objektifikasi dari etika agama menjadi 

ilmu agama yang dapat bermanfaat bagi orang dari semua penganut agama, non 

agama, atau bahkan anti-agama sekalipun.  

Dari uraian di atas sangat jelas, bahwa pola fikir dikotomis dalam ideology 

pendidikan Islam dan lembaga pendidikan Islam baik yang berkaitan dengan 

kurikulum, manajemen dan unsur-unsur pendukung yang lain harus diminimalisir 

dan bahkan dibuang sejauh-jauhnya karena tidak dibenarkan menurut tinjauan 

agama Islam dan pola fikir (rasio) yang sehat. 

  

2. Reformasi Lembaga Pemerintah 

Kemenag sudah mulai mengelola lembaga pendidikan Islam sejak 

departemen ini berdiri. Padahal Lembaga pendidikan Islam yang dikelola oleh 

Kemenag, jika diprosentase mungkin tidak kurang dari 20% dari jumlah lembaga 

pendidikan yang ada di Indonesia, tetapi, ironis, lembaga-lembaga pendidikan itu 

lebih dari empat dasarwarsa tidak memperoleh anggaran pendidikan. Anak-anak 

Muslim yang jumlahnya mencapai jutaan, tinggal di suatu Negara yang mayoritas 

penduduknya beragama Islam, tetapi lebih dari empat dasawarsa tidak 

memperoleh anggaran pendidikan, hingga sampai pada tahun 2007 Kemenag baru 

memperoleh anggaran pendidikan melalui kebijakan Pemerintah. 

Ada beberap alternatif yang segera harus dilakukan di antaranya adalah; 

a. Tetap mempertahankan eksistensi suprastruktur Ditjen Binbaga, Kemenag, 

sedangkan penyelenggaraan pendidikan dilimpahkan kepada Pemda 

Tingkat II. Dasar pertimbangan alternatif pertama ini adalah bahwa 

Kemenag tetap memegang kewenangan dalam mengelola pendidikan 

agama dan pendidikan keagamaan sesuai dengan aspirasi masyarakat 



105 

 

Muslim. Selain itu, pembinaan pendidikan agama dan keagamaan secara 

operasional akan sama dengan pembinaan pendidikan di sekolah umum. 

Dengan demikian, maka Kemenag memiliki kekuatan yang berkaitan 

dengan pemiliharaan wewenang dan bahkan eksistensi Kemenag itu 

sendiri sejak dari tingkat pusat sampai daerah. Dari sudut daerah, pemda 

memiliki ruang otonomi untuk mendistribusikan sumber dana secara 

efektif dan efesien ke seluruh jenis dan jenjang pendidikan di wilayah 

setempat. Selain itu, Pemda dapat menghilangkan diskriminasi terhadap 

madrasah dan, sebaliknya, memperlakukannya sama dengan sekolah 

umum. 

b. Institusi Ditjen Binbaga, Kemenag, diintegrasikan ke dalam 

Depkemendiknas, dan penyelenggaraan pendidikan agama dan keagamaan 

diserahkan pada Pemda. Dengan satu atap di bawah Kemendiknas, maka 

penyelenggaraan termasuk pendanaan dan kualitas pendidikan agama dan 

keagamaan akan sama dan sejajar dengan sekolah umum. 

Dengan satu atap, pendidikan agama dan keagamaan menjadi lebih ter-

integrasi ke dalam sistem pendidikan nasional, tidak ada lagi dikotomi 

kelembagaan dan substansial antara pendidikan agama dan keagamaan dengan 

pendidikan umum. Juga, diskriminasi yang selama ini ada terhadap pendidikan 

agama dan keagamaan kemungkinan besar dapat diminimalisasi, walaupun tidak 

bisa dihilangkan sama sekali. 

 

E. Penutup  

Pendidikan Islam telah lama dilaksanakan di Indonesia, yaitu mulai sejak 

masuknya Islam di nusantara ini. Mengenai persoalan ontologi, epistemologi dan 

aksiologi dalam pendidikan Islam sebenarnya tidak ada masalah akan tetapi ketika 

ditarik ke konteks ke-Indonesiaan dan  perkembangan kebutuhan pasar dewasa 

ini, maka muncul beberapa problem terkait dengan epistemologi pendidikan 

Islam. 

Eksistensi dikotomi ilmu dalam Agama Islam sebenarnya tidak ada, hanya 

saja perjalanan sejarah ummat Islam dunia pada umumnya dan secara khusus 



106 

 

Indonesia yang menyebabkan pola fikir manusia dan bahkan lembaga pendidikan 

mempunyai pemahaman dikotomis terhadap ilmu pengetahuan.  

Untuk melaksanakan proses pendidikan, diperlukan sebuah konsep, 

manajemen yang disusun dan di sepakati bersama oleh berbagai lapisan (elemen) 

masyarakat Indonesia, agar semua tujuan dan cita-cita bangsa tercapai secara 

optimal sesuai dengan yang diinginkan. 

Di Indonesia sendiri, dengan segala keterbatasannya negara mempunyai 

peran yang signifikan dalam peroses pelaksanaan dan pengembangan pendidikan 

Islam Indonesia.  Gerak perubahan pendidikan Islam di Indonesia bergerak dari 

alamiah ke rekayasa sosial, dari arah politik ke arah akademik. Perlu waktu yang 

sekitar 60 tahun yaitu sejak akhir abad ke 19 hingga awal abad ke 20 gerakan 

alamiah itu bergeser kearah akademik. Hal ini terjadi setelah melalui dinamika 

yang cukup alot antara romatisisme politik dengan kebutuhan untuk menyediakan 

pendidikan yang diperlukan untuk mengembangkan ilmu pengetahuan dan 

kebutuhan pasar. 

 

F. Saran-Saran 

Untuk Pemerintah 

1. Mengambil pelajaran dari masa lalu, baik pada Orde Lama ataupun Orde 

Baru yaitu agar pembangunan tidak hanya diorientasikan pada politik dan 

ekonomi saja, tapi tak kalah pentingnya agar pembangunan diorientasikan 

pada pendidikan, karena SDM adalah produk pendidikan. Persoalan 

ekonomi, hukum, social, budaya hanya dapat diatasi dengan pembehanan 

secara serentak di segala bidang  dan harus dibantu dengan jalur 

pendidikan, yaitu dengan meningkatkan kualitas SDM melalui 

pembangunan yang diorientasikan pada pendidikan. 

2.  Memantau dan meningkatkan implementasi beberapa program 

pemerintah, utamanya yang terkait dengan pendanaan massal pendidikan, 

di antaranya: dana BOS, BKM, BOS buku, BOMM, program Beasiswa, 

juga sertifikasi guru/dosen, impasing dan lain-lain agar tepat sasaran dan 



107 

 

tidak dimanfaatkan oleh hanya sebagian masyarakat atau oknum yang 

punyak kepentingan secara tidak bertanggung jawab. 

3. Diskursus satu atap penyelengara pendidikan di Indonesia sejatinya 

direinterpretasi untuk menemukan alternative yang baik guna mengatasi 

persoalan pendidikan. 

 

Untuk Lembaga Pendidikan dan Masyarakat Indonesia secara Umum 

1. Lembaga-lembaga pendidikan, swasta ataupun negeri, agama ataupun 

umum, hendaknya segera membenahi kurikulum, manajemen dan 

kelembagaan. Serta mengupayakan untuk mandiri dalam pendanaan, 

artinya lembaga pendidikan tidak menggantungkan dana hanya kepada 

uluran tangan pemerintah, yaitu dengan cara menciptakan solusi keuangan 

seperti Pola Keuangan Badan Layanan Umum (PK-BLU) yang sedang 

diterapkan oleh beberapa instansi di Indonesia, seperti di UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. 

2. Indonesia sebagai Negara yang kaya akan sumber daya alam, tetapi 

sumber daya manusianya masih relative rendah dibandingkan dengan 

Negara-negara lain di dunia, sudah waktunya untuk memperioritaskan 

pembangunan sumber daya manusia melalui pendidikan sebagai langkah 

kongkrit untuk mengejar ketinggalan dari Negara–negara lain di bidang 

pendidikan, sosial, ekonomi, budaya dan lain-lain. Dalam persoalan ini 

harus ada kerja sama yang baik antara masyarakat, para praktisi 

pendidikan, ilmuan dan pemerintah sebagai pemangku kebijakan. yang 

diakui ataupun tidak, mereka sama-sama mempunyai kepentingan. Allahu 

A’lam. 

 

 

 

 

 

 



108 

 

 

 

Daftar Pustaka 

 

 

Abdullah, Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 2006 

------------------- Pendidikan Dan Upaya Mencerdaskan Bangsa, Paradigma baru 

Pendidikan. Jakarta: IISEP. 2008 

Asy’arie, Musa. Filsafat Islam. Yogyakarta: LESFI. 2008 

Azra, Azyumardi. Dkk. Strategi Pendidikan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010 

------------------ Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Buku Kompas. 

2006 

Darwis, Jamaluddin. Dinamika Pendidikan Islam. Semarang: Rasail. 2010 

Karim, M., Rusli. Pendidikan Islam di Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya. 1991 

Langgulung, Hasan. Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Alhusna Zikra. 2002 

Muhaimin, Suti’ah, Sugeng. Manajemen Pendidikan. Jakarta: Kencana. 2010  

Mas’ud,  Abdurrahman. Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik. 

Yogyakarta: Gama Media. 2002 

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Surabaya: PSAPM. 2004 

 

Yunus, Mahmud, H. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Mutiara 

Sumber Widya. 1995 

 http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-

pengetahuan_26.html. diakses Tanggal 03 Nopember 2011 

 

 

 

 

http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-pengetahuan_26.html
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-pengetahuan_26.html


109 

 

 

 


