Madrasah dan Problematikanya
(Dualisme ldeologi dan Kelembagaan Pendidikan Islam)

Oleh: Arif Ridha, M.Pd.I*

A. Pendahuluan

Seiring dengan era globalisasi dan tehnologi canggih, banyak persoalan-
persoalan bangsa seperti dekadensi moral terjadi di mana-mana, angka
kemiskinan semakin meningkat, praktek Korupsi, Kolusi, Nepotisme seakan
menjadi menu spesial sehari-hari yang di konsumsi masyarakat melalui media
cetak ataupun elektronik, ditambah lagi semakin sulitnya lapangan kerja, angka
pengangguran semakin meningkat, dan banyak lagi persoalan-persoalan lain yang
hingga detik ini belum sepenuhnya bisa diselesaikan dengan baik, bahkan kian
hari kian meningkat dan semakin akut.

Disinyalir bahwa penyebab dari fenomena-fenomena di atas adalah kualitas
sumberdaya manusia (SDM) yang relatif rendah, oleh karenanya pendidikan/ ilmu
pengetahuan menjadi solusi yang baik guna meningkatkan kualitas SDM manusia,
sehingga siap dan mampu bersaing baik ditingkat lokal, nasional maupun
intersional dan diberbagai aspek, sosial, politik, ekonomi, dan budaya.

Sebenarnya peroblematika di atas bukan hal baru, tetapi merupakan
persoalan klasik di nusantara ini. masyarakat (ilmuwan) dan pemerintah tidak
tinggal diam menyaksikan fenomena-fenomena di atas. Telah banyak usaha-usaha
dan terobosan yang dilakukan, misalnya, upaya peningkatan mutu lembaga
pendidikan dari pengelolaan yang bersifat sentralistik menjadi desentralistik,
kebijakan Manajemen Berbasis Sekolah (School Based Management) atau
Sekolah Berbasis Masyarakat (School Based Community). Peningkatan
kemandirian melalui kebijakan pemerintah tentang perguruan tinggi Badan
Hukum Milik Negara (BHMN) atau Badan Hukum Pendidikan (BHP).
Peningkatan mutu melalui kebijakan tentang Manajemen Peningkatan Mutu
Berbasis Sekolah/Madrasah (MPMBS/M), Kurikulum Berbasis Kompetensi

! Dosen Tetap STIT Ahlussunnah Bukittinggi

91



(KBK), Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan (KTSP), Dewan Pendidikan,
Komite Sekolah, Badan Standarisasi Nasional Pendidikan dan lain-lain.?

Berangkat dari pembahasan di atas, kiranya perlu untuk mengkaji madrasah
sebagai bagian pendidikan islam (P1), baik melalui pendekatan landasan ideologis,
atau pun historis, guna mendapatkan jawaban atau solusi dari persoalan-persoaan
yang sedang dihadapi oleh PI, utamanya madrasah. Hal ini akan meminimalisir
problem yang sedang dihadapi bangsa dan Negara yang nantinya diharapkan akan
berimplikasi pada peningkatan kualitas sumber daya manusia melalui strategi
pengembangan SDM yang baik.

B. Landasan Ideologis Pendidikan Islam

Proses pendidikan sebenarnya sudah ada dan dimulai sejak manusia pertama
(Adam), proses pendidikan ini diisyaratkan oleh Allah kepada manusia (Adam)
agar belajar, berfikir dan memahami tentang lingkungan kehidupan manusia.’

Sebagai mana firmannya:

7S OAfRsTDa 3 L A [OENR 7 BxdONOO
(7] JEg N A& AREO ¢ 2= AV kA

ORNFAAXNZEEROML]  ¢da Qe QO OEGZ O OMERIONM W I

J2€=CAG QRO QA% e>+x0RL2 WAL RNOCROERN

L 232 CNAYROIY - 1

'‘Dan Dia (Allah) mengajarkan kepada Adam Nama-nama (benda-benda)

seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada Para Malaikat lalu berfirman:

"Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kamu mamang benar orang-
orang yang benar!" (QS. al- Bagarah: 31).

Dan Allah berfirman:

VOe OCGwa 3 eS| 0l6Im EE-3T J6) L LERlyag A | ™y

MNOZO A Do I ¢, DCOE o OGO &EHRN

“Berkata (Sulaiman) : Wahai manusia, Telah diajarkan kepada kami

pengertian bunyi burung.” (QS. An-Naml: 16).

2 Muhaimin, Manajemen Pendidikan, (Jakarta: Kencana, 2010), him. 69.
# Jamaluddin, Darwis, Dinamika Pendidikan Islam, (Semarang: Rasail, 2010), him. 64.

92



bahkan ayat al-Qur’an yang pertama kali turun adalah
BN AA Lo rde DNE@ENEHE®0 FHO®RE & " N IO N0 I
¢ -mERS

“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan” (QS. al-
Alag: 1).

“Igra”, memiliki arti membaca, menerangkan, menelaah, memahami dan
mengkaji, bukan perintah sholat, puasa atau ibadah lainnya. Berangkat dari situlah
manusia memikirkan, menelaah dan meneliti bagaimana strategi pelaksaan
pendidikan yang baik agar tujuan yang diidealkan akan tercapai secara optimal.

Menyoroti asal usul pendidikan islam haruslah disertai dengan pemahaman
tentang motivasi awal proses belajar mengajar yang dilakukan kaum muslimin
sepanjang sejarah dengan penekanan pada periode awal. sebagai bukti, terdapat
kaitan erat antara belajar dan penggerak utamanya, yaitu ketika Islam sebagai
suatu agama menempatkan ilmu pengetahuan pada status yang sangat istimewa.

Allah berfirman:

BNURCOL O ¢xCN LA Lo I +50F- PRI B.......
B0 <04 <G LA Lo rd-e0 JLAECGQE
+H =26 ORY 0RO EHrHNY D Y wa e

“Allah akan mengangkat derajat orang - orang yang beriman dan orang-
orang mempunyai ilmu” (QS. al-Mujadalah 58: 11)

Pendidikan islam pada priode awal sejarah islam, terinspirasi dari ayat-ayat
al-qur’an dan hadist-hadist Rasulullah ketika beliau menyatakan kepada sahabat-
sahabatnya, dan mengajak manusia percaya kepada Allah dan meninggalkan
berhala. Pemikiran pendidikan yang bersumber pada dua tuntunan utama
pendidikan islam di atas bukanlah fikiran pendidikan yang dikotomis
sebagaimana dipahami oeh beberapa kalangan, tetapi pemikiran pendidikan yang
integral dengan pemikiran politik, ekonomi, sosoial, sejarah dan peradaban, yang
keseluruhannya membentuk kerangka umum ideologi islam.

Pemikiran pendidikan Islam dilihat dari al-Qur’an dan Hadist, tidaklah
muncul sebagai pemikiran pendidikan yang terputus, terlepas hubungannya

dengan masyarakat sebagaimana digambarkan oleh sebagian pemikir Islam,

93



sehingga harus dipahami dengan baik bahwa Qur’an dan sunnah mempunyai
nilai-nilai yang sangat ilmiah dan universal.

Dr. James E. Rjoyster dari Cleveland State University yang telah melakukan
riset intensif tentang peran Nabi Muhammad sebagai seorang guru, teladan dan
manusia ideal, membahas kesan-kesan kaum muslim terhadap Nabi mereka. Pada
pengantar hasil penelitiannya ia menyatakan bahwa “mungkin tidak ada
seorangpun dalam sejarah manusia yang lebih banyak diikuti daripada Nabi umat
Islam (Muhammad). Kenyataan ini, sering kali dilupakan oeh orang-orang non-
muslim, harus dipahami dalam rangka menilai secara tepat pengaruh Muhammad
di antara mereka yang mengakuinya sebagai seorang nabi yang telah mengajarkan
kebenaran dengan ucapan dan mengamalkan kebenaran itu dalam
kehidupannya.”4

Bahkan Nabi Muhammad dalam segala kata-kata, tingkah laku, dan segala
keputusan yang diambilnya merupakan gambaran hidup terhadap pemikiran
pendidikan Islam. Beliau adalah guru yang paling agung pada sekolah Islam,
karena beliau lulusan sekolah llahiyah di Gua Hira yang telah meletakkan garis-
garis besar pemikiran pendidikan dalam al-Qur’an.” Muhammad yang dikenal
sebagai role model atau uswatun hasanah tak diragukan lagi sebagai contoh ideal,
Kiblat bagi kaum muslimin dan merupakan modeling yang sangat penting dalam

pembentukan tradisi intelektual Islam.

C. Pendidikan Islam Indonesia

Islam masuk ke Nusantara pada umumnya diyakini akhir abad ke-13.
Menurut cacatan sejarah, sejak abad ke-15 masyarakat Nusantara sudah memiliki
hubungan pendidikan dengan timur tengah. Hubungan tersebut berlanjut dan
semakin intensif sampai abad ke-17. Hingga pada abad-18 hubungan keduanya

mengalami kemunduran karena represi penjajah Belanda. baru akhir abad ke-19

* Abdurrahman Mas’ud, Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik, (Yogyakarta: Gama
Media, 2002), him. 65-66.
® Hasan Langgulung, Asas-asas Pendidikan Islam, (Jakarta: Alhusna Zikra, 2000), him. 134.

94



hubungan tersebut mengalami peningkatan karena perbaikan sarana angkutan
khususnya pembukaan Terusan Suez (1864).°

Itu pun terjadi karena dengan politik tanam paksa, Kolonial Belanda menuai
hasil dan atau mengeruk kekayaan Nusantara yang sangat melimpah, hingga
khawatir situasi tersebut akan menyebabkan gerakan sosial yang akan
meningkatkan perlawanan kepada mereka, sehingga Belanda mengeluarkan
kebijakan baru, yaitu politik etis atau politik balas jasa.

Melalui politik etis-nya, tahun 1860." (sebelum Indonesia merdeka),
Kolonial Belanda telah mengenalkan model pendidikan eropa, walaupun hanya
terbatas pada elit politik lokal saja, seperti anak bupati (bangsawan), tetapi paling
tidak hal tersebut menjadi momentum yang sangat penting dalam sejarah
pendidikan di nusantara ini, karena kebijakan tersebut berimplikasi besar pada
munculnya kesadaran nasionalisme dan buruknya penjajahan, sehingga pada saat
itu muncul organisasi-organisasi kemasyarakatan dan lembaga pendidikan.

Di sisi lain, masyarakat juga ikut berpartisipasi dalam upaya
penyelenggaraan pendidikan dengan alasan alamiah untuk memelihara nilai
budaya, skill dan kekuasaan cultural mereka sendiri, sehingga tiap komunitas
agama (Islam, Kristen, Hindu dan Budha) mempunyai lembaga pendidikan sendiri
yang dikelola secara mandiri, termasuk di dalamnya komunitas muslim yang
mengelola pendidikan berbasis masyarakat (community based education). bahkan
hal tersebut sebenarnya telah lama diselenggarakan oleh muslim Indonesia, yaitu
setua sejarah perkembangan islam di nusantara ini. Seperti di aceh, ada rangkang,
dayah dan meunasah, di minangkabau ada surau, di jawa terdapat pesantren,
pondok, buslanul atfal, diniyah, dan sekolah-sekolah islam didirikan dan
dikembangkan masyarakat muslim sendiri.®

Pendidikan Islam di nusantara berjalan secara alami berdasarkan kedaerahan
dan belumlah berpusat seperti sekarang ini. Tiap-tiap daerah melancarkan

pendidikan dan pengajaran menurut keadaan daerahnya masing-masing, sehingga

® Amin Abdullah, Pendidikan dan Upaya Mencerdaskan Bangsa, Paradigma Baru Pendidikan,
(Jakarta: 11SEP, 2008), him. 38.

" Ibid., him. 37

& Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: Buku Kompas, 2006), him. 8.

95



di Jawa tidak sama keadaanya dengan di Sumatera dan berlainan pula dengan di
Sulawesi, Kalimantan, Maluku dan lain-lain.®

Eksistensi madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam di Indonesia relatif
lebih muda dibanding pesantren. la lahir pada abad 20 dengan munculnya
Madrasah Manba’ul Ulum Kerajaan Surakarta tahun 1905 dan Sekolah Adabiyah
yang didirikan oleh Syekh Abdullah Ahmad di Sumatera Barat tahun 1909.
Madrasah berdiri atas inisiatif dan realisasi dari pembaharuan sistem pendidikan
Islam yang telah ada. *°

Setelah Indonesia merdeka, yaitu pada pemerintahan orde lama,
perkembangan Pendidikan Islam Indonesia belum begitu optimal, karena 20 tahun
pemerintahan Orde Lama praktis bergelut dengan persoalan politik dan
kelembagaan Negara serta mengabaikan banyak aspek kehidupan lainnya,
termasuk dalam hal pendidikan, akan tetapi walaupun demikian ada sisi yang
menarik terkait dengan Pendidikan Islam Indonesia di era tersebut, yaitu dengan
berdirinya Sekolah Tinggi Islam di Jakarta tanggal 8 juli 1946 oleh Badan
Pengurus Sekolah Tinggi Islam (STI) yang kemudian hari ketika pemerintahan
pindah ke Yogyakarta, STI juga pindah dan di kenal dengan Universitas Islam
Indonesia (U11).* Pada perkembangkan berikutnya, setelah berdirinya STI di atas,
maka geliat semangat pendidikan makin meningkat, hal ini di tandai dengan
berdirinya lembaga-lembaga pendidikan Islam di berbagai belahan tanah air
Indonesia.

Kemudian pada masa Orde Baru, kebijakan pemerintah secara umum juga
mempengaruhi perkembangan pendidikan islam, melalui SKB 3 menteri (Menteri
Agama, Menteri Pendidikan dan Kebudayaan, dan Menteri dalam Negeri) tahun
1975 yang sebagian dari isianya adalah bahwa ijazah madrasah disamakan dengan
ijjazah sekolah umum yang sederajat, dan prosentasi materi pelajaran yang

diberikan kepada madrasah, dari 100% agama Islam menjadi 30% materi agama

® Mahmud Yunus, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Mutiara Sumber Widya,
1995), him. 2186.

% http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/ Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan_26.html,
diakses Tanggal 03 Nopember 2011

X Amin Abdullah, op cit, him. 42-43.

96


http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan,
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan,

dan 70% materi umum: dengan terbentuknya lembaga pendidikan Islam formal
mulai dari tingkat dasar sampai perguruan tinggi berindikasi bahwa: lembaga
pendidikan Islam tidak hanya sebatas sebagai media dakwah, akan tetapi juga
mempertimbangkan tuntutan pasar, sehingga masyarakat diorientasikan untuk
memiliki keahlian, kepakaran dan keterampilan.'* pembangunan banyak
berorentasi pada ekonomi, pendidikan belum mendapat porsi yang besar, sehingga
kebijakan pemerintah belum seutuhnya memihak pada kepentingan pendidikan
termasuk di dalamnya pendidikan Islam.

Walaupun demikian tetapi setidaknya ada sedikit angin segar bagi
pendidikan Islam, karena madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam saat itu
ditempatkan sebagai pendidikan sekolah dalam sistem pendidikan nasional.
Eksistensi madrasah sudah cukup kuat beriringan dengan sekolah umum. Di
samping itu, munculnya SKB tiga menteri tersebut juga dinilai sebagai langkah
positif bagi peningkatan mutu madrasah baik dari status, nilai ijazah maupun
kurikulumnya. Di dalam salah satu diktum pertimbangkan SKB tersebut
disebutkan perlunya diambil langkah-langkah untuk meningkatkan mutu
pendidikan pada madrasah agar lulusan dari madrasah dapat melanjutkan atau
pindah ke sekolah-sekolah umum dari sekolah da-sar sampai perguruan tinggi.

Setelah runtuhnya pememerintah orde baru, maka orde reformasi
kemudian yang memangku kebijakan di berbagai aspek pemerintahan, termasuk
juga terkait dengan kebijakan pendidikan Islam. Kalau pada masa orde baru
pendidikan agama Islam dapat dihubungkan dengan modernitas, di era reformasi
terjadi tarik menarik antara unsur Islam, modernitas dan posmodernitas. Post
modernitas sampai batas tertentu sebenarnya memberi cara bagaimana semestinya
hubungan antara lembaga pendidikan agama diperhadapkan dengan modernitas,
keduanya mempunyai daya penetrasi yang tidak dapat dibendung, masuk ke
relung-relung keyakinan, perasaan dan pandangan dunia pada umumnya. Tuntutan
pasar yang menawarkan pertarungan eksistensial yang kompetitif memaksa agama
dan modernitas mengarahkan perkembangan lembaga pendidikan pada pilihan-

pilihan subyektif yang rasional. Dan tuntutan terbesarnya adalah menjadikan

12 Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam, (Surabaya: PSAPM, 2004), him. 176.

97



lembaga pendidikan agama menjadi lembaga yang selama ini dikembangkan
dalam lembaga umum.

Yang menjadi persoalan mendasar madrasah kemudian, adalah: satu sisi ia
harus menguasai materi agama sebagai ciri has institusinya, sedangkan di sisi lain
harus mengejar target kebutuhan pasar, masyarakat dan tuntutatan kebijakan
pemerintah secara formal untuk menghasilkan out put sumber daya manusia yang
multi talenta, ilmu agamanya bagus dan juga menguasai ilmu-ilmu pengetahuan
yang lain.

Beberapa peristiwa di atas agaknya menjadi sumber inspirasi sehingga
terdapat dualisme pemaknaan terhadap madrasah. Di satu sisi, madrasah
diidentikkan dengan sekolah karena memiliki muatan secara kurikulum yang
relatif sama dengan sekolah umum. Di sisi lain, madrasah dianggap sebagai
pesantren dengan sistem Kklasikal yang kemudian dikenal dengan madrasah
diniyah. Dengan demikian, sebagai sub sistem pendidikan nasional, madrasah
belum memiliki jati diri yang dapat dibedakan dari lembaga pendidikan lainnya.

Model pendidikan madrasah di dalam perundang-undangan negara,
memunculkan dualisme sistem Pendidikan di Indonesia. Dualisme pendidikan di
Indonesia telah menjadi dilema yang belum dapat diselesaikan hingga sekarang.
Dualisme ini tidak hanya berkenaan dengan sistem pengajarannya tetapi juga
menjurus pada keilmuannya. Pola pikir yang sempit cenderung membuka gap
antara ilmu-ilmu agama Islam dan ilmu-ilmu umum. Seakan-akan muncul ilmu
Islam dan ilmu bukan Islam (kafir). Padahal dikhotomi keilmuan ini justru
menjadi garapan bagi para pakar pendidikan Islam untuk berusaha menyatukan
keduanya. 3

Dualisme pendidikan Islam juga muncul dalam bidang manajerialnya,
kKhususnya di lembaga swasta. Lembaga swasta umumnya memiliki dua top
manager Yaitu kepala madrasah dan ketua yayasan (atau pengurus). Meskipun
telah ada garis kewenangan yang memisahkan kedua top manager tersebut, yakni

kepala madrasah memegang kendali akademik sedangkan ketua yayasan

3 http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/ Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan _26.html,
diakses Tanggal 03 Nopember 2011

98


http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan%20_26.html,
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/%20Madrasah-sebagai-Pusat-Pengetahuan%20_26.html,

(pengurus) membidangi penyediaan sarana dan prasarana, sering di dalam praktik
terjadi overlapping. Praktek manajemen di madrasah sering menunjukkan model
manajemen tradisional, yakni model manajemen paternalistik atau feodalistik.
Dominasi senioritas semacam ini terkadang mengganggu perkembangan dan
peningkatan kualitas pendidikan.

Munculnya kreativitas inovatif dari kalangan muda terkadang dipahami
sebagai sikap yang tidak menghargai senior. Kondisi yang demikian ini mengarah
pada ujung ekstrem negatif, hingga muncul kesan bahwa meluruskan langkah atau
mengoreksi kekeliruan langkah senior dianggap tabiat su’ul adab. Kesenjangan
antara madrasah swasta dan madrasah negeri pun tampaknya juga menjadi
masalah yang belum tuntas diselesaikan. Gap tersebut meliputi beberapa hal
seperti pandangan guru, sarana dan prasarana, kualitas input siswa dan sebagainya
yang kesemuanya itu berpengaruh baik langsung maupun tidak langsung kepada
mutu pendidikan. Yang demikian ini karena munculnya SKB tiga menteri tersebut
belum diimbangi penyediaan guru, buku-buku dan peralatan lain dari departemen
terkait.

Pendidikan Islam di Indonesia tidak jauh berbeda nasibnya dengan situasi
pendidikan Islam di dunia. Dengan adanya dua model pendidikan agama:
pesantren dan madrasah seperti yang ada sekarang ini, ternyata ummat Islam
menghadapi kesulitan dalam mempertemukan imu-ilmu umum dengan ilmu-ilmu
agama Islam.

Kalau kita lihat sejarah kelahiran pendidikan Islam pada awal abad ke-20,
maka akan diketahui dengan jelas bahwa motivasinya betul-betul pragmatis, yaitu
bagaimana mengimbangi pendidikan umum yang berkembang pesat semata-mata
diorientasikan pada pemenuhan kebutuhan kolonialisme. Dari sini muncul
keinginan memasukkan unsur agama dalam pendidikan umum, artinya memang
sudah sejak lama diasumsikan tentang adanya dua lembaga pendidikan tersebut.
Pada mulanya, penambahan mata pelajaran agama pada sekolah umum dipandang

sebagai suatu terapi yang mujarab dalam membina periaku anak, namun belum

99



berfikir untuk mengintegrasikan kedua jenis imu tersebut sesuai dengan iklim
penjajahan pada waktu itu.**

Pada masa awal kemerdekaan, pemerintah dan bangsa Indonesia banyak
diwarnai oleh warisan system pendidikan dan pengajaran yang dualististis, yaitu;
system pendidikan dan pengajaran pada sekolah-sekolah umum yang skuler, tak
mengenal ajaran agama, yang merupakan warisan dari pemerintah kolonial
Belanda, dan sistem pendidikan dan pengajaran Islam yang tumbuh dan
berkembang di kalangan masyarakat Islam sendiri, baik yang bercorak isolatif-
tradisioal maupun yang bercorak sintetis dengan berbagai variasi pola pendidikan.

Perjalanan panjang sejarah pendidikan Indonesia di atas, melekat dan
mewarnai pola fikir masyarakat, hingga detik ini masih kuat anggapan dalam
masyarakat luas yang mengatakan agama dan ilmu adalah dua edentitas yang
tidak bisa di pertemukan. Keduanya mempunyai wilayah sendiri-sendiri, terpisah
antara satu dan lainnya, baik dari segi objek formal-material, metode penelitian,
kriteria kebenaran, peran yang dimainkan oleh ilmuwan maupun status teori
masing-masing bahkan sampai ke institusi penyelenggaranya.

Di Indonesia sampai saat ini, keilmuan Islam yang dikembangkan, masih
dipengaruhi oleh adanya dikotomi ilmu, yang membagi ilmu umum dan ilmu
agama, dengan institusi pendidikan yang berbeda pula, yang satu di bawah
Kemendiknas dan satunya lagi di bawah Kemenag, dan celakanya ilmu agamalah
yang dianggap ilmu keislaman, sehingga dalam studi keislaman, yang menjadi
focus adalah kajian-kajian ilmu keagamaan, seperti kajian figih, ilmu kalam dan
yang serumpunnya. Adapun kedokteran, arsitektur dan yang serumpunnya berada
di luar kajian keilmuan Islam.*®

Perjalanan sejarah pendidikan Islam di Indonesia memang tidak sama
dengan sejarah yang dilalui umaat Islam di negara-negara lain. Misalanya di Turki
yang berpenduduk sekitar 60 juta jiwa, kewajiban negara untuk
menyelenggarakan pendidikan umum maupun agama diserakan sepenuhnya

kepadea Kementrian Pendidikan. Sedangkan Indonesia, setelah enam bulan

M. Rusli Karim, Pendidikan Islam di Indonesia, (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1991),
him.131.
> Musa Asy’arie, Filsafat Islam, (Yogyakarta: LESFI, 2008), him. 34.

100



merdeka, Pemerintah Republik Indonesia meresmikan Kemenag tanggal 3 Januari
1946'® untuk melayani birokrasi berbagai keperluan umat Islam Indonesia. Dalam
perjalannya yang panjang, Kemenag diberikan kepercayaan pemerintah untuk
menyelenggarkan sendiri pendidikan agama dan tingkat Sekolah Dasar (Ml),
Sekolah Menengah Pertama (MTs), Sekolah Umum (MA) dan Perguruan Tinggi
(IAIN dan STAIN).

Mengenai pengelolaan pendidikan agama diserahkan sepenuhnya kepada
Kemenag dan tidak diserahkan kepada Kemendiknas memang menjadi
perbincangan nasional hingga saat ini. Mengapa anggaran penyelenggaraan
pendidikan agama masih dialokasikan di bawah mata anggaran sektor agama yang
relatif kecil dan belum diambil dari bagian integral dari alokasi anggaran
pendidikan?.

Padahal data Kemenag menunjukan, bahwa MI swasta mendapai 95,2
persen: MIN hanya 14,8 persen. Keaadaan ini terbalik dengan SDN yang
berjumlah 93,1 persen, berbanding SD Swasta 6,9 persen. Pada tingkat MTs,
terdapat 75,7 persen MTs swasta berbanding 24.3 persen MTsN. Sedangkan
SLTPN berjumlah 44,9 persen berbanding 55,9 persen SLTPN swasta. Pada
tingkat selanjutnya, terdapat 70 persen MA swasta berbanding 30 persen MAN.
Sedangkan SMUN berjumlah 30,5 persen berbanding SMU swasta sebanyak 69,4
persen.*’

Dari data tersebut, dapat dipahami bahwa kontribusi lembaga pendidikan
swasta (madrasah) terhadap perkembangan pendidikan di Indonesia sangat besar,
tidak sebanding dengan apresiasi yang diberikan pemerintah, terutama mengenai
kebijakan yang berkaitan dengan dana pendidikan, sehingga para penyelenggara
pendidikan Islam sebagian menghadapi kesulitan dan keterbatasan dana, maka
kepincangan anggaran bantuan atau subsidi dari pemerintah belum bisa
meningkatkan mutu pendidikan Islam. Kebanyakan madrasah-madrasah swasta
bukan hanya tidak mampu memiliki prasarana dan sarana pendidikan yang

memadai, tetapi juga bahkan tidak mampu memberikan imbalan yang memadai

16 Nanat Fatah Natsir, Strategi Pendidikan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him. 30.
7 Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional, (Jakarta: Buku Kompas, 2006), him. 8.

101



bagi para guru dan tenaga kependidikan lainnya. Akibatnya, madrasah-madrasah
swasta ini hanya mampu memiliki jumlah guru dan tenaga kependidikan lainnya
secara sangat terbatas, dan itu pun dengan imbalan sekadarnya, bahkan sama
sekali tidak ada imbalan apa-apa.

Dari sinilah muncul kecendrungan kuat bagi banyaknya guru dan tenaga
kependidikan yang “salah kamar” (mismatch), “kualitas keilmuan yang tidak
memadai” (unqualified atau underqualified). Hanya sekitar 20 persen dari total
guru madrasah yang layak (qualified), sementara 20 persen mismatch, dan 60
belum atau tidak layak (under-qualified atau unqualified).'®

D. Solusi Alternatif bagi Madrasah
Dari uraian di atas, kiranya dapat di usung sebuah gagasan sebagai solusi
dari berbagai problem Madrasah di Indonesia guna mengasilkan sumberdaya

manusia yang berkualitas, baik intelektual ataupun, spiritual di antaranya adalah:

1. Akhiri Dikotomi Agama dan Ilmu dalam Praktik Pendidikan

Aktifitas pendidikan dan keilmuan di Perguruan tinggi Umum dan
Perguruan Tinggi Agama di tanah air mirip seperti pola kerja keilmuan awal abad
renaissance hingga era revolusi informasi, yang sekarang ini mulai diratapi oleh
banyak kalangan. Hati nurani terlepas dari akal sehat, Nafsu serakah menguasai
perilaku cerdik pandai. Paraktik korupsi, kolusi dan nepotisme merajalela.
Lingkungan alam rusak berat. Tindakan kekerasan dan mutual distrust mewabah
di mana-mana.*®

Jauh sebelumnya, dalam sejarah kependidikan Islam telah pula terpola
pengembangan keilmuan yang bercorak Interalistik —ensiklopedik di satu sisi,
yang dipelopori oleh para ilmuwan seperti Ibnu Sina, Ibnu Khaldun, berhadapan
dengan pola pengembangan keilmuan agama yang spesifik-parsialistik di sisi lain,
yang dikembangkan oleh para ahli hadits dan ahli figih. Keterpisahan secara

diametra antara keduanya dan sebab-sebab lain yang bersifat politis-ekonomis,

8 Ipid., him. 9
9 Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), him.
94.

102



berakibat pada rendahnya mutu pendidikan dan kemunduran dunia Islam pada
umumnya. Dalam ketiga revolusi peradaban manusia, yaitu revolusi hijau,
revolusi industri dan revolusi informasi, tidak ada satu pun ilmuwan Muslim yang
tercatat namanya dalam lembaran tinta emas pengembang ilmu pengetahuan.
Perkembangan dan pertumbuhan ilmu-ilmu secular sebagai simbol keberhasilan
Perguruan Tinggi Umum yang tercerabut dari nilai-nilai akar moral dan etik
kehidupan manusia di satu pihak, sementara di lain pihak, perkembangan dan
pertumbuhan Perguruan Tinggi Agama yang hanya menekankan ilmu-ilmu
keagamaan dan teks-teks keislaman normatif era klasik yang berdampak pada
persoalan penciptaan tenaga kerja terampil dalam dunia ketenagakerjaan,
menjadikan keduanya mengalami proses pertumbuhan yang tidak sehat serta
membawa dampak negatif bagi pertumbuhan dan perkembangan kehidupan
sosial-budaya, sosial-ekonomi, sosial-politik dan sosial keagamaan di tanah air.

Tantangan di era globalisasi menuntut respons tepat dan cepat dari sistem
pendidikan Islam secara keseluruhan. Jika kaum Muslimin tidak hanya ingin
sekedar survive di tengah persaingan global yang semakin tajam dan ketat, tetapi
juga berharap mampu tampil di depan, maka re-orientasi pemikiran mengenai
pendidikan Islam dan rekonstruksi sistem dan kelembagaan, termasuk di
dalamnya madrasah merupakan keniscayaan. Umat Islam tidak boleh berpangku
tangan dan menonton dari luar seluruh perkembangan yang terjadi, dan malah
semakin memperuncing dikotomi ilmu pengetahuan dengan memakai legitimasi
agama secara spekulatif dan tidak bertanggung jawab.

Padahal paradigma konsep pendidikan dan keilmuan baru, bukan sekedar
menggabungkan wahyu Tuhan dan temuan pikiran manusia (ilmu-ilmu holistic-
integralistik), itu tidak akan berakibat mengecilkan peran Tuhan (sekularisme)
atau mengucilkan manusia sehingga teraleniasi dari dirinya sendiri, dari
masyarakat sekitar, dan lingkungan hidup sekitarnya. Diharapkan dengan konsep
integralisme dan reintegrasi epistemologi keilmuan sekaligus akan dapat
menyelesaikan konflik antar sekularisme ekstrim dan fundamentalisme negatif

agama-agama yang rigid dan radikal dalam banyak hal.

103



Kondisi ril implementasi ilmu yang bercorak integralistik dapat kita lihat di
antaranya dari ilmu Ekonomi Syariah, yang sudah nyata ada praktiknya penyatuan
antara wahyu Tuhan dan temuan pikiran manusia. Misalanya BMI (Bank
Muamalat Indonesia) Bank BNI Syariah, usaha-usaha agrobisnis, transportasi,
kelautan, dan sebagainya. Sementara di sisi lain, agama menyediakan etika dalam
perilaku ekonomi di antaranya adalah bagi hasil (al-mudharabah), dan kerjasama
(al-musyarakah). Di situ terjadi proses objektifikasi dari etika agama menjadi
ilmu agama yang dapat bermanfaat bagi orang dari semua penganut agama, non
agama, atau bahkan anti-agama sekalipun.

Dari uraian di atas sangat jelas, bahwa pola fikir dikotomis dalam ideology
pendidikan Islam dan lembaga pendidikan Islam baik yang berkaitan dengan
kurikulum, manajemen dan unsur-unsur pendukung yang lain harus diminimalisir
dan bahkan dibuang sejauh-jauhnya karena tidak dibenarkan menurut tinjauan
agama Islam dan pola fikir (rasio) yang sehat.

2. Reformasi Lembaga Pemerintah

Kemenag sudah mulai mengelola lembaga pendidikan Islam sejak
departemen ini berdiri. Padahal Lembaga pendidikan Islam yang dikelola oleh
Kemenag, jika diprosentase mungkin tidak kurang dari 20% dari jumlah lembaga
pendidikan yang ada di Indonesia, tetapi, ironis, lembaga-lembaga pendidikan itu
lebih dari empat dasarwarsa tidak memperoleh anggaran pendidikan. Anak-anak
Muslim yang jumlahnya mencapai jutaan, tinggal di suatu Negara yang mayoritas
penduduknya beragama Islam, tetapi lebih dari empat dasawarsa tidak
memperoleh anggaran pendidikan, hingga sampai pada tahun 2007 Kemenag baru
memperoleh anggaran pendidikan melalui kebijakan Pemerintah.

Ada beberap alternatif yang segera harus dilakukan di antaranya adalah;

a. Tetap mempertahankan eksistensi suprastruktur Ditjen Binbaga, Kemenag,
sedangkan penyelenggaraan pendidikan dilimpahkan kepada Pemda
Tingkat Il. Dasar pertimbangan alternatif pertama ini adalah bahwa
Kemenag tetap memegang kewenangan dalam mengelola pendidikan

agama dan pendidikan keagamaan sesuai dengan aspirasi masyarakat

104



Muslim. Selain itu, pembinaan pendidikan agama dan keagamaan secara
operasional akan sama dengan pembinaan pendidikan di sekolah umum.
Dengan demikian, maka Kemenag memiliki kekuatan yang berkaitan
dengan pemiliharaan wewenang dan bahkan eksistensi Kemenag itu
sendiri sejak dari tingkat pusat sampai daerah. Dari sudut daerah, pemda
memiliki ruang otonomi untuk mendistribusikan sumber dana secara
efektif dan efesien ke seluruh jenis dan jenjang pendidikan di wilayah
setempat. Selain itu, Pemda dapat menghilangkan diskriminasi terhadap
madrasah dan, sebaliknya, memperlakukannya sama dengan sekolah
umum.

b. Institusi Ditjen Binbaga, Kemenag, diintegrasikan ke dalam
Depkemendiknas, dan penyelenggaraan pendidikan agama dan keagamaan
diserahkan pada Pemda. Dengan satu atap di bawah Kemendiknas, maka
penyelenggaraan termasuk pendanaan dan kualitas pendidikan agama dan
keagamaan akan sama dan sejajar dengan sekolah umum.

Dengan satu atap, pendidikan agama dan keagamaan menjadi lebih ter-
integrasi ke dalam sistem pendidikan nasional, tidak ada lagi dikotomi
kelembagaan dan substansial antara pendidikan agama dan keagamaan dengan
pendidikan umum. Juga, diskriminasi yang selama ini ada terhadap pendidikan
agama dan keagamaan kemungkinan besar dapat diminimalisasi, walaupun tidak

bisa dihilangkan sama sekali.

E. Penutup

Pendidikan Islam telah lama dilaksanakan di Indonesia, yaitu mulai sejak
masuknya Islam di nusantara ini. Mengenai persoalan ontologi, epistemologi dan
aksiologi dalam pendidikan Islam sebenarnya tidak ada masalah akan tetapi ketika
ditarik ke konteks ke-Indonesiaan dan perkembangan kebutuhan pasar dewasa
ini, maka muncul beberapa problem terkait dengan epistemologi pendidikan
Islam.

Eksistensi dikotomi ilmu dalam Agama Islam sebenarnya tidak ada, hanya

saja perjalanan sejarah ummat Islam dunia pada umumnya dan secara khusus

105



Indonesia yang menyebabkan pola fikir manusia dan bahkan lembaga pendidikan
mempunyai pemahaman dikotomis terhadap ilmu pengetahuan.

Untuk melaksanakan proses pendidikan, diperlukan sebuah konsep,
manajemen yang disusun dan di sepakati bersama oleh berbagai lapisan (elemen)
masyarakat Indonesia, agar semua tujuan dan cita-cita bangsa tercapai secara
optimal sesuai dengan yang diinginkan.

Di Indonesia sendiri, dengan segala keterbatasannya negara mempunyai
peran yang signifikan dalam peroses pelaksanaan dan pengembangan pendidikan
Islam Indonesia. Gerak perubahan pendidikan Islam di Indonesia bergerak dari
alamiah ke rekayasa sosial, dari arah politik ke arah akademik. Perlu waktu yang
sekitar 60 tahun yaitu sejak akhir abad ke 19 hingga awal abad ke 20 gerakan
alamiah itu bergeser kearah akademik. Hal ini terjadi setelah melalui dinamika
yang cukup alot antara romatisisme politik dengan kebutuhan untuk menyediakan
pendidikan yang diperlukan untuk mengembangkan ilmu pengetahuan dan

kebutuhan pasar.

F. Saran-Saran
Untuk Pemerintah

1. Mengambil pelajaran dari masa lalu, baik pada Orde Lama ataupun Orde
Baru yaitu agar pembangunan tidak hanya diorientasikan pada politik dan
ekonomi saja, tapi tak kalah pentingnya agar pembangunan diorientasikan
pada pendidikan, karena SDM adalah produk pendidikan. Persoalan
ekonomi, hukum, social, budaya hanya dapat diatasi dengan pembehanan
secara serentak di segala bidang dan harus dibantu dengan jalur
pendidikan, vyaitu dengan meningkatkan kualitas SDM melalui
pembangunan yang diorientasikan pada pendidikan.

2. Memantau dan meningkatkan implementasi beberapa program
pemerintah, utamanya yang terkait dengan pendanaan massal pendidikan,
di antaranya: dana BOS, BKM, BOS buku, BOMM, program Beasiswa,

juga sertifikasi guru/dosen, impasing dan lain-lain agar tepat sasaran dan

106



tidak dimanfaatkan oleh hanya sebagian masyarakat atau oknum yang
punyak kepentingan secara tidak bertanggung jawab.

. Diskursus satu atap penyelengara pendidikan di Indonesia sejatinya
direinterpretasi untuk menemukan alternative yang baik guna mengatasi

persoalan pendidikan.

Untuk Lembaga Pendidikan dan Masyarakat Indonesia secara Umum

Lembaga-lembaga pendidikan, swasta ataupun negeri, agama ataupun
umum, hendaknya segera membenahi kurikulum, manajemen dan
kelembagaan. Serta mengupayakan untuk mandiri dalam pendanaan,
artinya lembaga pendidikan tidak menggantungkan dana hanya kepada
uluran tangan pemerintah, yaitu dengan cara menciptakan solusi keuangan
seperti Pola Keuangan Badan Layanan Umum (PK-BLU) yang sedang
diterapkan oleh beberapa instansi di Indonesia, seperti di UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta.
Indonesia sebagai Negara yang kaya akan sumber daya alam, tetapi
sumber daya manusianya masih relative rendah dibandingkan dengan
Negara-negara lain di dunia, sudah waktunya untuk memperioritaskan
pembangunan sumber daya manusia melalui pendidikan sebagai langkah
kongkrit untuk mengejar ketinggalan dari Negara—negara lain di bidang
pendidikan, sosial, ekonomi, budaya dan lain-lain. Dalam persoalan ini
harus ada kerja sama yang baik antara masyarakat, para praktisi
pendidikan, ilmuan dan pemerintah sebagai pemangku kebijakan. yang
diakui ataupun tidak, mereka sama-sama mempunyai kepentingan. Allahu
A’lam.

107



Daftar Pustaka

Abdullah, Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar. 2006

------------------- Pendidikan Dan Upaya Mencerdaskan Bangsa, Paradigma baru
Pendidikan. Jakarta: IISEP. 2008

Asy’arie, Musa. Filsafat Islam. Yogyakarta: LESFI. 2008

Azra, Azyumardi. Dkk. Strategi Pendidikan. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 2010

------------------ Paradigma Baru Pendidikan Nasional. Jakarta: Buku Kompas.
2006

Darwis, Jamaluddin. Dinamika Pendidikan Islam. Semarang: Rasail. 2010

Karim, M., Rusli. Pendidikan Islam di Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya. 1991

Langgulung, Hasan. Asas-Asas Pendidikan Islam. Jakarta: Alhusna Zikra. 2002

Muhaimin, Suti’ah, Sugeng. Manajemen Pendidikan. Jakarta: Kencana. 2010

Mas’ud, Abdurrahman. Menggagas Format Pendidikan Nondikotomik.
Yogyakarta: Gama Media. 2002

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Surabaya: PSAPM. 2004

Yunus, Mahmud, H. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Mutiara
Sumber Widya. 1995

http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-
pengetahuan_26.html. diakses Tanggal 03 Nopember 2011

108


http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-pengetahuan_26.html
http://gurutrenggalek.blogspot.com/2009/12/madrasah-sebagai-pusat-pengetahuan_26.html

109



